
RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

92 

 

“Este é o rei dos judeus” 

– o título “filho do homem” na camada histórico-traditiva pré-pascoal 

como referência à tradição veterotestamentária do rei 

 

Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

 

 

Resumo – o artigo defende a hipótese de que a fórmula “filho do homem” 

constituía (a) um título (b) que Jesus aplicava a si mesmo, (c) baseado na tradição 

do Antigo Testamento do “rei” como “filho do homem” e (d) que, por isso, assumia-

se publicamente como de algum modo relacionado a algum tipo de “„rei‟ 

carismático”, próprio dos movimentos messiânicos populares, (e) tendo por isso 

sido preso, disso, acusado e por isso, morto, uma vez que atribuir a si o papel de 

“rei dos judeus” constituía atividade política revolucionária não tolerada pelo poder 

romano e passível de morte. 

 

Palavras-chave – Jesus, Filho do Homem, rei, movimentos messiânicos populares, 

revolução 

 

Abstract – the paper defends the hypothesis that the formula “son of man” (a) 

was used as a title (b) that Jesus applied himself, (c) based on the Old Testament 

tradition of the king as “son of man” and (d) that, therefore, it was assumed in 

public as somehow any way related to some kind of “„king‟ charismatic”, typical of 

popular messianic movements, (e) having been arrested, accused and dead for 

this, since it assigns itself the role of “king of the Jews” was revolutionary political 

activity not tolerated by Rome and punishable by death. 

 

Key-words – Jesus, Son of Man, king, popular messianic movements. revolution 

 

 

 

 

Introdução 

 

Inicialmente, registre-se que não há, na pesquisa, consenso a respeito do 

significado histórico-traditivo do título “filho do homem”, plausivelmente auto-

aplicado a si mesmo pelo próprio Jesus de Nazaré (BERKETT, p. 121; VERMÈS, p. 

137). Os detalhes do estado da questão podem ser obtidos no próprio Berkett, em 

seu The son of man debate: a history and evaluation ou, mais recentemente, em 

Collins e Collins (p. 75ss). Trata-se, pois, aqui, de, digamos assim, muito mais 

contribuir para o “dissenso” instalado do que propor uma harmonia em torno das 

propostas vigentes. Até onde se pôde verificar, mas não se foi suficientemente 

longe, o presente artigo aponta para uma alternativa ainda não sugerida. 

 

Tomada em sua forma canônica, e considerando-se que efetivamente tenha sido 

aplicada a Jesus já por ele mesmo, a tradição neotestamentária, a rigor, 

evangélica, do “filho do homem”1 revela-se “contaminada” pelas interpretações 

próprias da história dos efeitos e dos desdobramentos teológicos da crucificação, o 

que significa que, considerando-se uma sempre plausível multiplicidade de 

tradições, esse estado traditivo-literário canônico não reflete mais a tradição do 

                                                 
1
 Para as ocorrências neotestamentárias de “filho do homem”, cf. Mt 8,20; 9,6; 10,23; 11,19; 12,8.40; 

13,37.41; 16,13.27.28; 17,9.12.22; 19,28; 20,18.28; 24,30.44; 25,31; 26,2.24.45.64; Mc 2,10.28; 8,31.38; 

9,9.12.31; 10,33.45; 13,26; 14,21.41.62; Lc 5,24; 6,5; 7,34; 9,22.26.44.58; 11,30; 12,8.10.40; 17,24.30; 

18,8; 19,10; 21,27; 22,48.69; 24,7; Jo 1,51; 3,13.14; 6,27.62; 8,28; 9,35; 12,23.34; 13,31; At 7,56; Ap 

1,13; 14,14. 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

93 

 

período pré-pascoal em seus múltiplos e potenciais estados histórico-traditivos 

originais. Todavia, é legítimo pressupor que essa agora canônica configuração 

traditivo-literária contenha, na forma de “pacotes” de informação, contextual e até 

semanticamente deslocados, misturados ainda que estejam à massa compacta em 

que se transformaram os elementos originais agora reunidos em torno de um novo 

“querigma”, elementos histórico-traditivos da tradição pré-pascoal2. A derivação 

dinâmica que tem essa nova configuração canônico-traditivo-literária daqueles 

blocos originais da tradição pré-pascoal faculta, indiciariamente, uma tentativa 

crítica – difícil e arriscada – de recuperação daqueles momentos traditivos, bem 

como – é o caso – de, por hipótese, sua dependência referencial histórico-traditiva 

original. 

 

Assumam-se, na versão canônica, como exemplos demonstrativos parciais de que a 

tradição – em tese original – relacionada à fórmula jesuânica pré-pascoal “filho do 

homem” deve ser considerada como contaminada pelos efeitos da interpretação 

teológica da “cruz”, implicando, em termos literários, em flagrantes de vaticinium 

ex eventu (THEISSEN, p. 579), as seguintes referências mais ou menos explícitas à 

própria cruz e a seus entornos sintagmático-teológicos:  

 

 Mt 20,28 || Mc 10,45 (“tal como o Filho do Homem, que não veio para ser 

servido, mas para servir e dar a sua vida em resgate por muitos”3 [ARA]). 

 

 Mt 26,2 (“sabeis que, daqui a dois dias, celebrar-se-á a Páscoa; e o Filho do 

Homem será entregue para ser crucificado” [ARA]). 

 

 Mt 20,19.20 (“e o entregarão aos gentios para ser escarnecido, açoitado e 

crucificado; mas, ao terceiro dia, ressurgirá” [ARA]). 

 

 Mt 12,40 (“porque assim como esteve Jonas três dias e três noites no ventre 

do grande peixe, assim o Filho do Homem estará três dias e três noites no 

coração da terra” [ARA]),  

 

 Mt 17,9 (“A ninguém conteis a visão, até que o Filho do Homem ressuscite 

dentre os mortos” [ARA]; cf. v. 22: “e estes o matarão; mas, ao terceiro 

dia, ressuscitará” [ARA]). 

 

 Mc 9,9 (“ao descerem do monte, ordenou-lhes Jesus que não divulgassem 

as coisas que tinham visto, até o dia em que o Filho do Homem 

ressuscitasse dentre os mortos” [ARA]). 

 

                                                 
2
 E isso, mesmo considerada a declaração de Richard A. Horsley e John S. Hanson de que os “consensos” 

em torno de temas histórico-traditivos “duros” relacionados a Jesus de Nazaré reflitam mais os 

desdobramentos levados a efeito pelas comunidades herdeiras da “fé” do que propriamente o substrato 

histórico relacionado a Jesus de Nazaré (HORSLEY e HANSON, p. 89ss). Não se trata de uma questão 

fácil, porque, ou se pode simplesmente tomar ingenuamente toda a tradição evangélica como 

historiografia, ou, no caminho inverso, recusar-se toda ela como desdobramento pós-pascoal. O que aqui 

se defende é que, quaisquer que tenham sido os conteúdos da tradição pré-pascoal, mesmo que deslocados 

de seus respectivos contextos originais e reinstalados em novos contextos significativos, vestígios dela – 

termos, referências a ações e práticas, temas, personagens, referências – devem ter sobrevivido e sido 

incorporados em narrativas, essas sim, fruto dos desdobramentos “hermenêuticos” pressupostos. 
3
 Dependendo do “tipo” por meio do qual Jesus de Nazaré seja reconstruído, algum grau de consciência 

de morte iminente pode ser considerado como plausível – por exemplo, no caso de ser admitida a hipótese 

de que Jesus pertencia a alguma expressão sócio-política próxima das comunidades messiânicas 

populares, descritas, por exemplo, por Horsley e Hanson (p. 89ss). Naturalmente que, nesse caso, a morte 

– e mesmo a crucificação –, com a qual então se contaria, não podia assumir, ainda, a dimensão teológica 

que, mais tarde, sabemos, receberá. Em todo caso, a lista de exemplos revela-se, nesse sentido, 

“rigorosa”. 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

94 

 

 Mc 9,31 (“porque ensinava os seus discípulos e lhes dizia: O Filho do 

Homem será entregue nas mãos dos homens, e o matarão; mas, três dias 

depois da sua morte, ressuscitará.” [ARA]). 

 

 Mc 10,33-34 (“eis que subimos para Jerusalém, e o Filho do Homem será 

entregue aos principais sacerdotes e aos escribas; condená-lo-ão à morte e 

o entregarão aos gentios; hão de escarnecê-lo, cuspir nele, açoitá-lo e 

matá-lo; mas, depois de três dias, ressuscitará” [ARA]). 

 

 Jo 3,3 (“ora, ninguém subiu ao céu, senão aquele que de lá desceu, a saber, 

o Filho do Homem que está no céu” [ARA]). 

 

 Jo 12,34 (“nós temos ouvido da lei que o Cristo permanece para sempre, e 

como dizes tu ser necessário que o Filho do Homem seja levantado? Quem é 

esse Filho do Homem?” [ARA])  

 

De um ponto de vista puramente historiográfico, resulta necessário pressupor que o 

estado dessa tradição literária reflita já a informação dos fatos mencionados – a 

“morte”, por crucificação, e a “ressurreição” do “filho do homem”. Se, todavia, a 

fórmula for considerada pré-pascoal, deve-se admitir que, em termos históricos, 

não se pode relacioná-la, quando e então ainda pré-pascoal, a tais sintagmas 

teológicos – cruz e ressurreição. Dito em chave teórico-metodológica: a fórmula 

“filho do homem” não pode ter caráter “cristológico”, quando ainda não havia 

“cristologia”. Se, por um lado, a “cristologia” apropriou-se da fórmula, impondo-lhe 

uma nova configuração histórico-traditiva, de outro lado é necessário conceder 

validade à pressuposição de que, se a fórmula “filho do homem” fora aplicada a 

Jesus de Nazaré antes da cruz, há, então, necessariamente, uma dependência 

referencial não-cristológica que lhe oriente a atualização pré-pascoal. 

 

Uma vez que, por força de eventos posteriores a sua consubstanciação 

presumivelmente original – a cruz, a ressurreição, a soteriologia, a escatologia, a 

cristologia –, a tradição do “filho do homem” encontra-se, agora, alterada pela 

resignificação teológica, resulta ser incontornável a conclusão de que, quando e se 

alimentada também por essas “atualizações”, a interpretação hodierna dessa 

mesma fórmula revele-se contaminada pelos mesmos elementos secundários em 

relação ao estatuto referencial original do título jesuânico pré-pascoal4. 

 

Se for o caso de a fórmula “filho do homem” ser, pois, interpretada 

cristologicamente, por exemplo, fazendo-se com que se refira ao fato de que Jesus 

de Nazaré fosse, ao mesmo tempo, de um lado, “divino”, e, de outro, “humano”, e 

que, nesse caso, então, tal fórmula acentuasse justamente esta última dimensão 

cristológica de Jesus, não se pode, nesse caso, deixar-se de admitir que tal 

“explicação” pode até revelar faces históricas da tradição próprias do período em 

que a amálgama entre “Jesus” e “cristologia” se estabelecia, isto é, a partir daquele 

momento em que o “Jesus histórico” começa a ser substituído pelo “Cristo da fé”, 

mas, não, absolutamente, faces históricas da tradição anterior ao desenvolvimento 

dessa mesma cristologia – salvo, naturalmente, na hipótese de Jesus de Nazaré 

ter-se tomado ele mesmo na condição de um ser celeste encarnado e de tê-lo 

formal e publicamente exposto. 

 

Em termos históricos, deve-se estar desejoso de e preparado para encontrar 

                                                 
4
 Aqui se percebem elementos teórico-metodológicos próximos aos argumentos de Horsley e Hanson com 

relação ao processo de construção do consenso em torno do qual os eventos pós-pascoais terminaram por 

sobredeterminar a interpretação da tradição pré-pascoal (HORSLEY e HANSON, p. 89ss). No entanto, 

forçoso é considerar que, talvez, Horsley e Hanson cheguem longe demais, sugerindo que qualquer traço 

de messianismo e de reivindicação real em Jesus de Nazaré faça parte desse consenso posterior. 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

95 

 

fundamentos referenciais disponíveis para as tradições circulantes, de modo que, se 

original, isto é, se própria das camadas pré-pascoais da tradição, a fórmula “filho 

do homem” deve fazer referência a elementos traditivos igualmente pré-pascoais e, 

eventualmente, ainda disponíveis. 

 

E essa é a questão: que elementos pré-pascoais podem ser apontados como 

possíveis fundamentos para a aplicação da fórmula “filho do homem” a Jesus de 

Nazaré no sentido de lhe reconfigurar as feições pré-pascoais? 

 

 

1. Das referências escriturístico-traditivas para a explicação cristológica da 

fórmula “Filho do Homem” 

 

Uma vez que o estado e o contexto canônico da fórmula “filho do homem” reflitam 

as “contaminações” cristológicas pós-pascoais, levadas a termo por judeus, cristãos 

e judeus-cristãos das primeiras décadas da tradição cristã, é compreensível que a 

busca canonicamente orientada pelas fontes escriturístico-traditivas do agora título 

cristológico “Filho do Homem” seja dirigida pelo viés teológico-cristológico com que 

os Evangelhos estruturaram as narrativas que a empregam, a isso somada a carga 

teológica dos dogmas cristológicos assentados em Nicéia, que, com efeito, 

norteiam, ainda hoje, o olhar teológico. 

 

Por força dessa orientação evangélica e nicênica, compreende-se como a expressão 

“filho do homem” faça remeter ao dogma da humanidade/divindade do Cristo. 

“Filho do Homem”, nesse caso, denuncia o aspecto humano do “Deus” encarnado 

(cf. Filipenses 2,5-8). Assim, buscou-se a fonte dessa tradição veterotestamentária, 

de um lado, em Ezequiel, onde se concentram as ocorrências de Ben-´ädäm (“filho 

de/o homem”) e, de outro, em Daniel (por exemplo, DUQUOC, p. 174). 

 

Em Daniel, a ocorrência é única, e emprega-se aí a fórmula Ben-´ädäm do mesmo 

modo como em Ezequiel, isto é, trata-se do modo como a divindade se dirige ao 

seu interlocutor escriturístico: “mas ele me disse: Entende, filho do homem, pois 

esta visão se refere ao tempo do fim”. Todavia, em Dn 7,13 encontra-se a 

expressão Kübar ´énäš, traduzida tradicionalmente por “um como o filho do 

homem”. Eis parte da narrativa: 

 
13Eu estava olhando nas minhas visões da noite, e eis que vinha com as nuvens 

do céu um como o Filho do Homem, e dirigiu-se ao Ancião de Dias, e o fizeram 

chegar até ele. 14Foi-lhe dado domínio, e glória, e o reino, para que os povos, 

nações e homens de todas as línguas o servissem; o seu domínio é domínio 

eterno, que não passará, e o seu reino jamais será destruído. 

 

Sempre à luz da atualização que a fórmula “filho do homem” sofreu a partir das 

interpretações teológicas pós-pascoais, compreende-se a força que, na qualidade 

de “grande atrator”, essa passagem exerce sobre o título canônico-evangélico, 

considerando-se que se deixam gravitar, aí, os elementos teológicos presentes na 

doutrina cristológica – a origem celeste do “Filho do Homem”, sua relação com a 

divindade, sua condição próximo-humana e seu “reinado eterno”. Nesse caso, 

talvez se possa, de fato, considerar então, que “com sua referência a Dn 7 (...) 

„Filho do Homem‟ era adequado para expressar a concepção messiânica própria de 

Jesus” (FABRIS e MAGGIONI, p. 352; cf. DUQUOC, p. 176), desde que, teórico-

metodologicamente, trate-se de se considerar o Jesus da tradição já evangélica, a 

rigor, mais o “Cristo” do que Jesus de Nazaré propriamente. Todavia, se não me 

tomo vítima de preconceito, resulta muito difícil, em termos historiográficos, 

conceber que o próprio Jesus pudesse atribuir a si mesmo aspectos que a fórmula 

“filho do homem” comportará apenas após as interpretações teológicas dos eventos 

pascoais e pós-pascoais – e isso justamente naquela exata configuração 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

96 

 

cristológica. 

 

A aproximação teológica à fórmula agora cristológica deixa-se contaminar pela 

história dos efeitos do título “filho do homem” – e, mais do que isso, empreende 

esforços para neutralizar aspectos histórico-traditivos concorrentes e não-

conformes à formatação dogmática clássica. Por exemplo: “O título Filho do Homem 

remonta a Jesus. É bem compreensível Jesus ter substituído o título „messias‟ por 

„Filho do Homem‟. Este evitava as ambíguas interpretações político-nacionalistas 

ligadas ao título de Messias” (FABRIS e MAGGIONI, p. 352). Não se pode, de fato, 

descartar a hipótese de que o próprio Jesus atribuíra a si o título “filho do homem”. 

Todavia, quando se pretende desarticular o título “filho do homem” das estruturas 

políticas em torno da qual ele, por hipótese, gravitava, o resultado a que se chega 

é uma espécie de erasio memoriae das camadas revolucionárias da tradição 

jesuânica pré-pascoal, um interdito e uma desmaterialização do caráter sócio-

político das ações de Jesus de Nazaré, efeito a que se chega por meio da 

concentração nos aspectos teológico-metafísicos da tradição pós-pascoal. Insisto – 

é possível, sim, que a tradição evangélica tenha deslocado o sentido e o contexto 

político original da fórmula “filho do homem”, e isso por força das interpretações 

teológicas aplicadas sobre eventos pascoais – a cruz e a ressurreição. No entanto, 

em termos historiográficos, resulta muito difícil retroprojetar o mesmo fenômeno ao 

próprio Jesus de Nazaré. Não se pode desconsiderar o fato de que, por exemplo, a 

tradição lucasiana tenha insistido na incompreensão pré-pascoal absoluta dos 

discípulos em relação ao “sentido” dos acontecimentos relacionados a Jesus, bem 

como à sua mensagem como um todo (Lc 24,1-12; 24,13-35; At 1,1-7; 8-12), 

questão a que, adiante, retornaremos. 

 

Não se deve negligenciar a força teológica com que a pesquisa pelo entendimento 

do título “filho do homem” se deixa desenvolver. São os aspectos teológicos do 

termo “filho do homem”, evangélica e nicenicamente atualizado, que terminam por 

nortear as discussões (que deveriam ser) “críticas” – se Jesus teria ou não aplicado 

a si mesmo o título “messiânico”, disso depende de ele ter tido de si já a 

consciência cristológica que a ele se aplicará somente mais tarde (DUQUOC, p. 

168ss). Observando-se a discussão, percebe-se que a interpretação teológico-

cristológica de “filho do homem” assentou-se de tal modo sobre a fórmula que 

assume a pretensão de definir que, se se vai perguntar pela possibilidade de Jesus 

de Nazaré ter aplicado a si mesmo o título, só se pode conceber uma hipótese em 

que, nesse, caso, então, Jesus tivesse aplicado a si mesmo aquelas concepções 

cristológicas que agora gravitam em torno da expressão evangélica, quando o 

procedimento mais adequado seria presumir-se um estado tal do titulo no período 

pré-pascoal em que as concepções pós-pascoais ainda dele não se tivessem 

teologicamente assenhoreado. Estamos diante de um caso de fixação 

“hermenêutica” de uma expressão histórica – “filho do homem” significa o que 

significa, seja depois da “Paixão”, seja antes da “Paixão”, ainda que, em termos 

historiográficos, os termos pós-passionais não pudessem constituir a órbita 

percorrida pelo título. 

 

Quando do aprofundamento da pergunta em direção às camadas mais antigas da 

dependência traditiva do título aplicado a Jesus, “autores sérios (...) perceberam na 

figura do Filho do Homem, fragmentos de um mito” (DUQUOC, p. 180), nos termos 

do qual a chave de compreensão reside no fato de que ele carrega em si o mistério 

da unidade entre o homem e Deus. Dir-se-á tratar-se de especulações próprias dos 

ambientes filonianos, bem como de mistérios que apenas Mt 25,31ss revelará 

(DUQUOC, p. 180). Eventualmente... Alternativamente, podem-se simplificar as 

coisas, considerando-se que “Filho do Homem” designe, de imediato, “o humilde 

sofredor como detentor do poder” (BERGER, p. 160). 

 

No entanto, caminhar alguns passos com Gerd Theissen e Annette Merz pode levar 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

97 

 

a reflexão ao ponto do questionamento fundamental da tradição – o que aqui se 

pretende. Theissen não chegará a fazê-lo, mas, a partir de seu último parágrafo 

“historiográfico”, pode-se sugerir uma nova estrada para a pesquisa a respeito da 

referência histórico-traditiva de “filho do homem”, quando aplicada a si mesma por 

Jesus de Nazaré – ou, alternativamente, em determinada porção – ou em 

determinado “momento” – da tradição, quando ainda não influenciada pelas 

interpretações teológicas da cruz. 

 

Theissen e Merz reservam uma seção de seu Manual para inquirir sobre os 

possíveis referenciais históricos que podiam sustentar uma auto-referência de Jesus 

a si mesmo como “filho do homem”. Seu arrazoado parte da pressuposição, 

assumida, de que o termo tenha, lá e então, duas configurações básicas: a) ou se 

trata, no uso cotidiano, de uma referência ao “homem comum”, estabelecendo-se 

assim um uso genérico do termo para o dia-a-dia (THEISSEN e MERZ, p. 569-570), 

b) ou se trata de uma referência ao uso “visionário” da fórmula, uso estabelecido, 

desde Daniel 7, na literatura judaica pós-exílica do período tardio (Enoque Etíope 

37-71 e 4 Esdras 13 – cf. THEISSEN e MERZ, p. 570-5725). Nos termos do 

programa dos autores, trata-se, então, agora, de determinar a qual das duas 

variantes de uso se deve a sua auto-aplicação por Jesus, de modo que, após um 

longo arrazoado, assim concluem: 

 

Jesus sempre foi reservado acerca de todos os títulos. A expressão „Filho do 

Homem‟ também não era um título sólido antes de Jesus, mas foi „carregado‟ 

com um status de soberania. Em Jesus, ele pôde ocupar aquela posição que em 

algumas visões apocalípticas estava reservada a uma figura celestial que não 

era um homem, mas se igualava a um filho do homem. Uma expressão 

cotidiana que apenas se referia ao homem ou a algum homem foi 

„messianicamente‟ revalorizada por Jesus. Só por isso ela pôde se tornar a 

autodesignação característica de Jesus (THEISSEN e MERZ, p. 5796). 

 

Chamo a atenção do leitor para essa curiosa – e reveladora – declaração: “um 

título (... [que]) foi „carregado‟ com um status de soberania”. Isto é, a uma 

expressão cotidiana e genérica, por força de seu uso em contexto de literatura de 

visão, teria sofrido a sobredeterminação de uma carga de soberania.  

 

Soberania. Voltaremos a isso. Por ora, convém registrar que Geza Vermès defendeu 

peremptoriamente o fato de que a expressão “filho do homem” não constitui, sob 

nenhuma hipótese, um “título”, correspondendo lingüístico-culturalmente ao 

equivalente – ou, já, à tradução – de circunlocução idiomática aramaica para 

referência que se faça ou a si mesmo, ou a um terceiro, de modo que, ao empregar 

a expressão, Jesus tão somente se referia a si mesmo enquanto “eu”, mas por meio 

de um recurso cultural de sua tradição e cultura aramaicas (VERMÈS, p. 165-196). 

Vermès argumenta que não haveria, na tradição aramaica, testemunho inequívoco 

do uso de “filho do homem” nesse sentido, e arremata: “aos teólogos incumbe 

absolutamente o ônus de provar que „o filho do homem‟ é um título” (VERMÈS, p. 

193). Conquanto teólogo seja, não me encontro em posição de decidir a questão na 

perspectiva aramaica. Todavia, chegaremos a ver, adiante, que a tradição hebraica 

do Antigo Testamento conhece o uso de “filho do homem” como “título” – ainda que 

não se trate da tradicional referência a Daniel 7,13, onde, de fato, não se trata 

disso. O âmbito em que, na tradição do Antigo Testamento, “filho do homem” 

aparece como “título” gravita em torno de outro tema – do qual Jesus teria disso 

direta e fatalmente acusado. 

                                                 
5
 Para a questão da dependência das tradições de Enoque Etíope, cf. BURKETT, p. 121-122; COLLINS e 

COLLINS, p. 86-94. 
6
 “A expressão „Filho do Homem‟ também não era um título sólido antes de Jesus” – concordando com a 

declaração, cf. a Conclusão em BURKETT, p. 121.  



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

98 

 

 

 

2. Da acusação irônica de Jesus de Nazaré como rei dos judeus 

 

 

Viu-se tratar-se da opinião de Fabris e Maggioni que Jesus teria optado pelo uso do 

título “filho do homem” para evitar “as ambíguas interpretações político-

nacionalistas ligadas ao título de Messias” (FABRIS e MAGGIONI, p. 352). Bem, se 

lhe perpassa algum grau de historicidade, a tradição evangélica é unânime em 

considerar que a acusação romana aplicada a Jesus está relacionada à sua 

identificação como proponente ao “trono”. Durante o interrogatório, a pergunta é 

incisiva: “és tu o rei dos judeus?” (Mt 27,11; Mc 15,2; Lc 23,3; Jo 18,33 – 

HORSLEY e HANSON, p. 89). 

 

Tal unanimidade evangélica encontra boa-vontade em Geza Vermès, que aceita a 

tese da acusação de Jesus e a estabelece em bases “seculares” (VERMÈS, p. 38), 

bem como em Paul Winter, que introduz o relatório de sua pesquisa On de Trial of 

Jesus, asseverando que “Jesus de Nazaré foi julgado e sentenciado à morte por 

crucificação. Esses são fatos históricos, atestados por autores romanos, judeus e 

cristãos em documentos existentes” (WINTER, p. 1). No contexto, então, de um 

julgamento formal, faz todo sentido a unanimidade evangélica quanto à pergunta – 

“és tu o rei dos judeus?”. 

 

Não parece que se tratasse, então, de uma curiosidade que tivessem as 

autoridades a respeito de Jesus. Parece correto considerar que a pergunta – “és tu 

o rei dos judeus?” – funcione melhor como uma inquirição de direito processual, de 

modo a, por meio dela, se saber se aquele que ali estava, acusado por determinado 

crime, assumia o ônus e o peso da acusação. Essa interpretação pode ser, por 

exemplo, corroborada, por outra unanimidade da tradição evangélica – e não 

apenas sinótica: somos informados de que uma inscrição fora posta acima da 

cabeça de Jesus, quando e enquanto crucificado: “este é o rei dos judeus” (Mt 

27,37 e Lc 23,38), “rei dos judeus” (Mc 15,26) e “Jesus nazareno, rei dos judeus” 

(Jo 19,19). Conjunto interseção – “rei dos judeus” 

 

Se a pergunta – “és tu o rei dos judeus?” – funciona como cláusula de direito 

processual no inquérito acerca da acusação feita a Jesus enquanto réu, nesse caso, 

então, ao menos segundo o testemunho do Evangelho de Marcos, a epígrafe 

constitui, inequivocamente, a sua declaração de culpa: “E, por cima, estava, em 

epígrafe, a sua acusação: O REI DOS JUDEUS” (Mc 15,26 [ARA]). 

 

Com a acusação feita a Jesus de apresentar-se como “rei dos judeus” – e a tradição 

joanina faz questão de fazer constar que as autoridades judaicas advertiram a 

Roma quanto ao fato de que elas mesmas não aceitavam a designação ali aplicada 

a Jesus, a qual se devia apenas ao fato de ele próprio, Jesus, tê-la aplicado a si 

mesmo (Jo 19,21) –, resulta, de um lado, improvável que Jesus tenha escolhido 

para si o título “filho do homem” pela razão de que isso evitasse que fosse a sua 

identidade contaminada por questões político-nacionalistas: ter sido capturado e 

morto pelo fato de ser acusado de se apresentar como “rei dos judeus” parece algo 

significativamente distante de uma indiferença político-nacionalista. 

 

De outro lado, aquela carga de “soberania” que Theissen e Merz imputam ao termo 

“filho do homem” parece fazer algum sentido. Aliás, uma vez que estamos 

analisando justamente a materialização fatal dessa “carga de soberania”, isto é, a 

acusação de Jesus como “rei dos judeus”, revela-se particularmente significativo o 

fato de que o Evangelho de Mateus faça os magos anunciarem o nascimento 

justamente dele – do “rei dos judeus”: “E perguntavam: Onde está o recém-

nascido Rei dos judeus? Porque vimos a sua estrela no Oriente e viemos para 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

99 

 

adorá-lo” (Mt 2,2). Do mesmo modo como se “compreende” a ação romana diante 

de um “agitador” pretendente ao trono judeu, nos termos da tradição mateusiana, 

resulta “compreensível” um por isso mesmo perturbadíssimo Herodes a ordenar a 

morte de todos os potenciais meninos-Jesus recém-nascidos. Não que se tome 

como necessariamente “histórica” a passagem – assuma-se é o peso da vinculação 

do recém-nascido com seu “destino” de rei... 

 

A questão, todavia, resume-se ao fato de se é possível, em termos históricos, 

reunir num mesmo conjunto histórico-traditivo a reivindicação ao “trono” e o título 

“filho do homem”. Numa palavra: quando Jesus de Nazaré aplicou a si mesmo o 

título de “Filho do Homem”, ele estava – conscientemente – assumindo a 

reivindicação do trono dos judeus, e de forma histórico-traditiva tão clara que 

qualquer um o reconhecesse, fossem os próprios judeus, fossem os romanos, de 

quem, naturalmente, Jesus deveria arrancar seu direito? 

 

 

3. “Filho do Homem” como título relacionado ao “trono” 

 

 

Em termos historiográficos, a passagem marcosiana conhecida como “o pedido dos 

filhos de Zebedeu” (Mc 10,32-45) encontra-se (inegavelmente?) contaminada pela 

tradição pós-pascoal. No seu formato canônico, a narrativa dá conta de que, 

dirigindo-se a Jerusalém com seus discípulos, Jesus os faz saber que, em lá 

chegando, seria preso e morto, mas que ressuscitaria. Tendo-o acabado de ouvir, 

João e Tiago pedem-lhe o direito de se assentarem cada um de um lado dele, em 

sua glória – o que pressupõe que, então, Jesus estará sentado no “trono do poder”. 

Jesus não nega que a questão de assentarem-se quem na sua direita e quem na 

sua esquerda seja uma questão legítima – todavia, ele é posto a dizer que “não me 

compete concedê-lo; porque é para aqueles a quem está preparado” (Mc 10,32-

41). Na seqüência, Jesus faz um, então, interessante comentário admoestativo: 

 
42Sabeis que os que são considerados governadores dos povos têm-nos sob seu 

domínio, e sobre eles os seus maiorais exercem autoridade, 43Mas entre vós 

não é assim; pelo contrário, quem quiser tornar-se grande entre vós, será esse 

o que vos sirva; 44e quem quiser ser o primeiro entre vós será servo de todos. 
45Pois o próprio Filho do Homem não veio para ser servido, mas para servir e 

dar a sua vida em resgate por muitos (Mc 10,42-45). 

 

Abstraindo-a das (inegáveis?) contaminações pós-pascoais, chama atenção o fato 

de que o modo como a narrativa foi construída torna necessária a consideração de 

que o “natural” seria esperar que o “Filho do Homem” viesse para ser servido. 

Todavia, o “próprio Filho do Homem não veio para ser servido, mas para servir”. “O 

próprio Filho do Homem”, isto é, “esse Filho do Homem”, ou seja – “eu” – tem por 

padrão de comportamento o contrário do padrão de comportamento dos “que são 

considerados governadores dos povos”, porque estes “dominam” sobre aqueles 

sobre quem exercem a sua autoridade, ao passo que Jesus de Nazaré, o “Filho do 

Homem”, ao contrário, servir-lhes-á. O modo como o texto está redigido parece 

não dar margem à interpretação de que ser “Filho do Homem” seja essencialmente 

alguma coisa de uma ordem “ética” distinta da dos “que são considerados 

governadores dos povos”, como se “Filho do Homem” fosse algo essencialmente 

distinto da classe dos “governadores”. Parece ser mais correta a interpretação de 

que se trata de uma distinção desse “Filho do Homem” em questão, isto é, de Jesus 

de Nazaré enquanto “Filho do Homem”, e não da idéia em si de “Filho do Homem”. 

 

A favor dessa interpretação está aquela porção da narrativa em que os filhos de 

Zebedeu pedem para assentarem-se do lado direito e do lado esquerdo de Jesus, 

em sua glória. Uma vez que, como um todo, a narrativa deve fazer sentido, resulta 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

100 

 

necessário considerar que é sobre essa atitude dos discípulos que Jesus articula a 

sua admoestação ético-política. Considere-se, portanto, a seguinte série 

condicional: a) se os discípulos sabem que Jesus se auto-identifica com o “Filho do 

Homem”; b) se, sabendo-o, consideram que, em sua glória – em seu reino – ele se 

assentará em lugar de domínio; c) se, considerando o papel de domínio do “Filho 

do Homem”, Tiago e João pedem que estejam cada um ao seu lado, nos dois 

lugares mais próximos da ordem de comando; d) se a narrativa nos quer fazer 

compreender que o pedido de Tiago e João tem por modelo o modus operandi dos 

governadores dos povos; e) se a isso Tiago e João são levados pelo fato de não 

terem se dado conta de que, ainda que Jesus se apresente como o “Filho do 

Homem”, e de que, por isso mesmo, reserve para si, por direito, o “trono”, apesar 

disso, esse mesmo Jesus, enquanto esse mesmo “Filho do Homem”, sim, com 

direito ao trono, “vem”, contudo, como um “Filho do Homem” diferente, isto é, que, 

enquanto “Filho do Homem”, em lugar de ser servido, tenha vindo para servir – se 

toda essa cadeia condicional fizer sentido, resulta inegável que as idéias de “trono”, 

“governo”, “domínio”, sejam, todas, inerentes ao próprio título “filho do homem”. A 

novidade não está no fato de o “Filho do Homem” ter o governo por direito – a 

novidade é que, apesar disso, “o próprio Filho do Homem [que teria direito de ser 

servido] não veio [contudo] para ser servido, mas para servir”. 

 

A essa altura, cabe a referência à interpretação que Milan Machovec dá ao título 

“filho do homem”. Desprezadas as questões comuns aos comentaristas já citados, 

vale registrar que, segundo Machovec, enquanto aplicado ao próprio Jesus de 

Nazaré, o termo “filho do homem” esteve relacionado às expectativas de 

“transformação” do cenário político-social em que os judeus estavam inseridos, o 

que se poderia traduzir como “Reino de Deus” (MACHOVEC, p. 118). O fato de que 

o título não tenha encontrado grande sucesso para além da tradição propriamente 

evangélica dever-se-ia, ainda segundo Machovec, à razão de que aquelas 

transformações imediatas que se aguardavam e para cuja materialização se 

depositava esperança em Jesus não se terem consubstanciado, de modo que, como 

efeito de uma profunda frustração psicológico-sociológica, o termo acabou caindo 

em desuso, sendo superado por outros, de carga teológica renovada (MACHOVEC, 

p. 115-118). Apostaria numa razão: “filho do homem” constituía um título por 

demais restrito ao judaísmo, e não apenas no que diz respeito a seu sentido, mas, 

inclusive, à sua intencionalidade traditiva e sócio-política – de modo que, uma vez 

que o desenvolvimento das comunidades cristãs culminará na sua abertura aos 

gentios, o termo pode ter-se tornado não apenas desatualizado, mas, inclusive, 

incômodo. Nesse ponto, parecem ilustrativas, de um lado, a narrativa dos 

“discípulos de Emaús” (Lc 24,31) e, de outro, o registro, no Evangelho de João 

(19,19), de que as autoridades judaicas não endossaram a reivindicação real de 

Jesus – ele é que se atribuíra o direito ao cargo... Uma vez que a realeza de Jesus 

não se estabelece, o título “Filho do Homem” deve ceder lugar para outros melhor 

adaptados às “atualizações” teológico-cristológicas da “fé”. Títulos mais “plurais”, 

digamos assim – em termos paulinos, fazer-se judeu para o judeu, e grego para o 

grego... 

 

 

4. “Filho do Homem” como referência ao rei no Antigo Testamento 

 

 

Talvez não seja necessário pressupor uma “carga de soberania” aplicada ao uso 

cotidiano do termo “filho do homem”. Talvez estejamos nos aproximando do dia em 

que as tradicionais abordagens de acesso ao sentido histórico-traditivo de “filho do 

homem” dêem lugar a uma pesquisa um tanto mais histórico-arqueológica desse 

sentido. Refiro-me aqui, por exemplo, ao trabalho de Andrew R. Angel, Chaos and 

the son of man: the Hebrew Chaoskampf tradition in the period 515 BCE to 200 CE. 

Segundo Angel, o sentido do título “filho do homem” estaria ligado a 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

101 

 

desdobramentos dinâmicos da tradição da “luta [do deus] contra o [dragão do] 

caos”, que ele define como presente, sem embargo de outros períodos, entre 515 

a.C e 200 d.C. 

 

Não se trata, aqui, de comentar o resultado do trabalho de Angel. Todavia, a 

relação por ele apontada entre a tradição do Chaoskampf e a fórmula “filho do 

homem” tem excelente potencial heurístico. Por duas razões, que, a rigor, 

constituem a mesma razão, desdobrada: a) impossível tratar-se a tradição do 

Chaoskampf sem se considerar a presença – inexorável – do rei. No Antigo Oriente 

Próximo, “criação” – logo, Chaoskampf –, constitui uma grade funcional aplicada 

transignificativamente a contextos de construção e reconstrução de cidades e 

templos, constituindo-se, no plano sócio-político, da sempre necessária presença de 

três grandezas concretas: rei, povo e construção (RIBEIRO, 2008). Além disso, b) 

há bastantes plausíveis indicativos de que, no Antigo Testamento, logo, na mesma 

base traditiva em que se situa a tradição do Chaoskampf indicada por Andrew R. 

Angel, o termo “filhos de Adão” se refira ao conjunto organizado pelo rei, ele 

incluído, e seu aparelho político – sacerdócio, exército e funcionários, ou seja, a 

“classe dominante” –, o que, por extensão, provoca no termo “filho de Adão” (= 

“filho do homem”) um sentido relacionado diretamente ao rei. 

 

Para o termo “filhos de Adão”, remeto para minha pesquisa ainda não publicada, 

Bünê ´ädäm – os “filhos de Adão” na Bíblia Hebraica, que aponta para Dt 32,8; 2 

Sm 7,14; Sl 21,11; 36,8; 45,3; Sl 53,3 = 14,2; 58,2 e 89,48 como ocorrências de 

“os Bünê-´ädäm como bastante plausivelmente o rei e seus oficiais”. Não vou 

aprofundar a questão aqui. 

 

Quanto ao termo “filho do homem” (Ben-´ädäm), indica-se para Sl 80,18, que 

traduzo: “esteja a tua mão sobre o homem da tua direita, sobre o filho do homem 

que fortaleceste para ti” (Tühî-yädkä `al-´îš yümînekä `al-Ben-´ädäm ´immacTä 

lläk). É absolutamente plausível que, aí, “filho do homem” – ou “filho de Adão” – 

refira-se explicitamente ao rei. De fato, referindo-se ao gênero desse salmo, Erhard 

Gerstenberger considera que se trata de a comunidade em risco de destruição pôr 

as suas esperanças sobre seu líder – rei ou messias (GERSTENBERGER, p. 106; cf. 

STEUSSY, p. 52). John Day admite a possibilidade – e isso numa pesquisa em 

busca de salmos pré-exílios, para o que se serve da temática real como guia: “é 

possível também que Sl 80,18 (...) esteja aludindo ao rei” (DAY, 2004, p. 229). 

Day argumenta que, segundo o Sl 110,1, quem se assenta à direita do deus – cf. “o 

homem da tua direita” – é ninguém menos do que o rei. Nesse caso, “o filho do 

homem” é o próprio “homem da direita do deus”, isto é, o rei, o soberano. 

 

A mesma fórmula, e agora diretamente em contexto cosmogônico (o que remete à 

tese de Andrew R. Angel da relação entre, de um lado, a tradição do Chaoskampf, 

e, de outro, o título “filho do homem”), pode ser flagrada no Sl 89,21-22: 

“21aEncontrei David, o meu servo. 21bCom o óleo de minha santidade eu o ungi. 
22aCom quem a minha mão estará estabelecida, 22be a quem o meu braço firmará” 

(RIBEIRO, 2009). Assim como a mão de Yahweh deve estar sobre o “filho do 

homem” que ele, Yahweh fortaleceu para si (Sl 80), é também a mão de Yahweh 

que está sobre Davi, seu ungido, estabelecendo-o e firmando-o. Estamos diante da 

imagética real. 

 

Não fora o fato de ter-se já adiantado a hipótese de leitura (RIBEIRO, 2008), talvez 

fosse cedo demais o pressupor com base apenas no trabalho de Andrew R. Angel, 

mas o fato de haver uma relação entre a tradição do Chaoskampf e o título “filho do 

homem” – isto é, “filho de Adão” – talvez se deva à identidade de “Adão” em Gn 

1,1-2,4a como ninguém menos do que o próprio rei, que recebe do deus 

cosmogônico a incumbência de “sujeitar a terra” e “dominar” sobre seus 

constituintes vivos (Gn 1,18). Revela-se, a meu juízo, constrangedoramente 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

102 

 

anacrônica a interpretação de que aí se faça referência a um conceito de 

“humanidade” a quem “Deus” houvesse dado a “administração” (ecológica!) do 

planeta (talvez se trate mais de projeto e desejo do que de base objetiva). Ora, em 

termos de Antigo Oriente Próximo, falar de “sujeitar a si” e de “dominar sobre” 

somente parece justificável para a classe dominante. 

 

Ainda há muito trabalho de pesquisa a ser empreendido, mas a relação plausível 

entre a) “Adão”, como “rei”, em Gn 1,1-2,4a, b) a expressão “filho de Adão” como 

se referindo ao rei no Sl 80,18, c) a expressão “filhos de Adão” como referência ao 

rei e seu establishment em passagens do Antigo Testamento, e d) o título “filho do 

homem” auto-aplicado a Jesus na tradição evangélica – poderia ser ainda 

esclarecida por meio da pesquisa de Frederick Houk Borsch, The Son of Man in 

myth and history, segundo a qual o “filho do homem do judaísmo tardio é uma 

adaptação do Homem Primevo [Primal Man / Urmensch] que também tem muitos 

atributos reais” (BORSCH, p. 133). Gravitando em torno do mito do Homem 

Primevo que detém funções reais, estaria, por sua vez, a idéia, própria da liturgia 

do “Festival de Outono” de Jerusalém, da relação simbólica entre, de um lado, o rei 

e, do outro, o deus enquanto rei, de modo que as ações do rei, no festival, tanto 

representam as ações do deus, quanto as pressupõem (BORSCH, p. 93). Todavia, 

não se enfrentará o desafio de encontrar no emaranhado das tradições míticas de 

um suposto Urmensch cooptado pela tradição real de Jerusalém sem a rejeição da 

hipótese por John Day, que, todavia, está mais particularmente interessado na 

imagética de Daniel 7 do que propriamente no significado real do termo “filho do 

homem” (DAY, 1985, 157ss). Seja como for, John Day acaba por vincular a 

imagem do “um como filho do homem” de Daniel 7,13 à imagética de Yahweh-Baal 

e, ainda por meio das tradições míticas de Ugarit, o “ancião de dias” da mesma 

passagem à figura de El, arrematando o circuito por meio da referência – agora não 

mais inusitada – ao ciclo mítico-traditivo da batalha cosmogônica entre o deus e o 

dragão (DAY, 1985, p. 177), com o que retornamos ao início da presente seção e 

ao trabalho de Andrew R. Angel sobre a relação entre “filho do homem” e 

Chaoskampf. Mesmo a passagem “visionária” e próximo-apocalíptica de Daniel 7,13 

dependeria, em última análise, da imagem do “filho do homem” como 

representante cosmogônico da divindade – o rei. 

 

 

5. Jesus como “Filho do Homem” e movimento messiânico popular 

 

A fórmula “movimento messiânico popular” constitui uma referência explícita ao 

capítulo “Pretendentes reais e movimentos messiânicos populares” de Horsley e 

Hanson (p. 89-124). E, no entanto, excetuando-se uma referência irrelevante à sua 

ocorrência em Daniel 7,13, o termo “filho do homem” não aparece uma única outra 

vez em Bandidos, Profetas e Messias. Assim, de um lado, poder-se-ia apoiar-se na 

pesquisa de Horsley e Hanson para a defesa da hipótese de que, de algum modo e 

sob alguma caracterização, Jesus pudesse ter participado de algum movimento 

messiânico popular comum da época, inclusive na forma atuante de um “„rei‟ 

carismático” (HORSLEY e HANSON, p. 50). De outro lado, todavia, ao menos 

quanto a Horsley e Hanson, fica-se a dever quanto à relação entre esse papel de 

“„rei‟ carismático” e o título “filho do homem”. Mesmo em seu comentário a Marcos 

(HORSLEY, 2001) e em sua muito recente aproximação ao “Jesus histórico” 

(HORSLEY, 2010), a relação entre “filho do homem” e “rei” não é apontada. Pelo 

contrário, Horsley afirma categoricamente que “as primeiras fontes para a morte de 

Jesus não o apresentam como (reivindicando ser ou sendo aclamado como) um 

ungido ou um rei durante a sua missão ou em seu clímax em Jerusalém” 

(HORSLEY, 2010, p. 188). 

 

Com o que nos deparamos com um problema para além da possibilidade de solução 

em um artigo. De um lado, há plausível tradição ligando uma série de elementos 

http://www.google.com.br/search?num=100&hl=pt-br&tbs=bks:1&q=inauthor:%22Frederick+Houk+Borsch%22&sa=X&ei=4GEFTbfYI8SAlAeZpKCxCQ&ved=0CC0Q9Ag
http://books.google.com.br/books?id=fXBKAAAAIAAJ&q=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&dq=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&hl=pt-br&ei=4GEFTbfYI8SAlAeZpKCxCQ&sa=X&oi=book_result&ct=result&resnum=2&ved=0CCwQ6AEwAQ
http://books.google.com.br/books?id=fXBKAAAAIAAJ&q=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&dq=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&hl=pt-br&ei=4GEFTbfYI8SAlAeZpKCxCQ&sa=X&oi=book_result&ct=result&resnum=2&ved=0CCwQ6AEwAQ


RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

103 

 

histórico-traditivos – “Adão”, “filho de Adão” (“do homem”), “filhos de Adão” (“do 

homem”), “rei”, Chaoskampf, cosmogonia. De outro lado, há recorrência evangélica 

entre o título “filho do homem” e a tradição da acusação de Jesus como “rei dos 

judeus”. Por outro lado, apesar de conhecer tanto “movimentos messiânicos 

populares” quanto tradições de “„reis‟ carismáticos” no judaísmo do primeiro século, 

Horsley nega-se a admitir a materialização em Jesus dessas duas tradições – “filho 

do homem” e “„rei‟ carismático”. A ênfase “ideológica” – contra-imperialista e pró-

popular – estaria, de algum modo, operando a disjunção teórica dos dois sintagmas 

traditivos na figura de Jesus? Por outro lado, a advertência de Jesus, em Marcos 

10,43 de que, com sua figura, se tem a emergência de um “Filho do Homem” 

diferente, um “rei” que, ao contrário de todos os outros, não vem para ser servido, 

mas para servir? Não seria justamente essa idiossincrasia ideológica, ético-política, 

uma singularidade histórica que, por isso mesmo, proporcionaria, sustentando-a, a 

plausibilidade da tradição que a sustenta? 

 

Sustente-se a hipótese em Vermès, que alega basear-se “em um estudo magistral” 

de Paul Winter – “não foi por uma acusação de ordem religiosa, mas com base em 

uma acusação de ordem secular que Jesus foi condenado pelo representante do 

imperador a morrer vergonhosamente na cruz romana” (VERMÈS, p. 38). E isso 

não se teria dado sem razão, uma vez que “o simples fato de Jesus ser 

virtualmente capaz de liderar um movimento revolucionário já teria fornecido 

motivos suficientes para adotar „medidas preventivas radicais‟” (VERMÈS, p. 55). 

 

Corroborando a tese de Vermès, a tradição evangélica guarda memória de alguns 

eventos e circunstâncias comprometedores, os quais circunscrevem Jesus de 

Nazaré em um círculo indicativo de ação revolucionária – isto é, revolucionária em 

relação a Roma. Sem a pretensão de exauri-los: 

 

 Jesus tem no conjunto de seu círculo mais íntimo de seguidores um zelote 

(VERMÈS, p. 55; HORSLEY e HANSON, p. 186ss), e a ele se poderia, 

eventualmente acrescentar um sicário (HORSLEY e HANSON, p. 173ss), se 

admitida a hipótese de essa ser a identidade de “Judas Iscariotes” – “Judas, 

o sicário”. 

 

 Mais uma vez unanimemente, a tradição evangélica narra, agora, o episódio 

da “entrada triunfal” de Jesus em Jerusalém – Mc 11,1-10 (“Hosana! Bendito 

o que vem em nome do Senhor! Bendito o reino que vem, o reino de Davi, 

nosso pai! Hosana, nas maiores alturas!”; Mt 21,1-17; Lc 19,28-46; Jo 

12,12-19 (VERMÈS, p. 55). Aqui se impõe a referência ao trabalho de 

Andrew C. Brunson sobre a relação entre o Sl 118 e o Evangelho de João, 

particularmente a longa discussão que trata sobre a passagem, no Quarto 

Evangelho, da “entrada” de Jesus em Jerusalém, onde conclui pela 

intencionalidade de Jesus apresentar-se como “rei de Israel” (BRUNSON, p. 

180-223 – o capítulo VI chama-se “King of Israel”). Não se deixe passar a 

informação de que, em Marcos (10,32-11,11) e Mateus (20,17-21-17), e 

mesmo em Lucas, conquanto um tanto desconfigurada (Lucas 18,31-43 e 

19,28-44), a narrativa da “entrada triunfal” de Jesus em Jerusalém se dá 

justamente na seqüência da narrativa do “pedido dos filhos de Zebedeu”, 

onde se situa aquela relação indicada entre, de um lado, a condição de Jesus 

como “filho do homem”, e, de outro, a novidade “ético-política” de 

apresentar-se, esse “filho do homem”, como um “governante” que não vem 

para ser servido, mas para servir. Aí, estamos diante de um núcleo 

tradicional relativamente estável. 

 

 Podendo-se pensar em termos de “comunidades paulinas”, entendo que, em 

primeiro plano, “Lucas” está mais interessado na defesa do “apostolado 

paulino” em face do conflito aberto com a(s) comunidade(s) 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

104 

 

jerosolimitana(s), conflito esse que me parece armado em torno da 

plausivelmente arrostada primazia de Jerusalém, dado o fato de constituir-

se de “testemunhas oculares” dos fatos relacionados à vida de Jesus 

(RIBEIRO, 2008b). Todavia, esse fato certamente põe em relevo justamente 

aquilo que “Lucas” quer ressaltar – a irrelevância de se tratarem de 

“testemunhas oculares”, uma vez que embora o fossem, os discípulos não 

teriam entendido absolutamente nada da mensagem de Jesus. E tal 

argumento é delineado de modo bastante claro – a) primeiro, afirmando que 

os discípulos consideraram loucura de mulheres a notícia da ressurreição de 

Jesus (Lc 24,11); b) na seqüencia, fazendo aos “néscios e tardos em 

entendimento” entender o que de fato Jesus quisera dizer, uma vez que 

estavam os “discípulos de Emaús” carregados de frustração pelo fato de 

Jesus, de quem eles esperavam a “remissão de Israel”, jazer, agora, morto 

(Lc 24,21.25); c) depois, pondo na boca dos discípulos reunidos com Jesus 

ressuscitado a famosa pergunta: “Senhor, será este o tempo em que 

restaures o reino a Israel?” (Atos 1,6). Ora, Lc 24,21 e At 1,6 deixam 

entrever que “Lucas” quer-nos fazer acreditar que as “testemunhas 

oculares” tinham de Jesus uma idéia muito política – chegando a considerar 

que ele viesse a ser o responsável pela restauração do “reino” de Israel. O 

fato de que “Lucas” quer-nos fazer considerar que esse estado de coisa 

reflete a ignorância dessas testemunhas oculares, preparando o cenário para 

Pentecostes e a hegemonia do “Espírito Santo” não muda o fato de que, 

para fazê-lo, “Lucas” deve ser “fiel” ao discurso dessa camada de 

testemunhas oculares que pretende descaracterizar – e o que elas têm a 

dizer está posto nessas duas perguntas críticas, que, ao fim e ao cabo, 

indicam para uma percepção de Jesus, o “Filho do Homem”, como aquele 

que fosse remir Israel, isto é, restaurar-lhe o reino. 

 

Não se pode compreender com facilidade como, de um lado, segundo Horsley e 

Hanson, juntos, e Hanson, sozinho, nem a idéia de “messias” nem a idéia de “rei” 

faziam parte da camada mais antiga da tradição jesuânica, e, de outro, como, 

segundo Vermès, “a primeira versão judeu-galilaica da vida e do ensinamento de 

Jesus estar concebida em um espírito político-religioso, o que explicava, pelo 

menos em parte, a força da característica messiânica neste relato” (VERMÈS, p. 

56). “Lucas” trata a esperança frustrada dos discípulos – “Jesus remiria Israel”, 

“Jesus restaurará o reino de Israel” – como ignorância, mas, ao mesmo tempo, 

com esse gesto revela a força dessa tradição. Dificilmente se poderá ser mais 

incisivo do que G. W. Buchanan: 

 

Há aproximadamente dois mil anos atrás, houve um homem, chamado Jesus, 

um judeu, que viveu na Palestina. Ele foi chamado de “messias”, que significa 

“rei ungido”; “Filho de Deus”, que é título para um rei; “Filho do Homem”, que 

é um título mítico para um rei; e que deu a si mesmo o título de “rei”. Isto 

significa que a pessoa a quem esses títulos foram aplicados estava de algum 

modo relacionado com a política, embora muitos eruditos têm sido inflexíveis 

em dizer que não. Entretanto, o foco central da mensagem de Jesus sugere que 

ele estava muito interessado em um reino em que judeus pudessem entrar 

(BUCHANAN, p. 12). 

 

Certo – não é pelo fato de Buchanan o dizer que as coisas são como ele diz. 

Todavia, o acúmulo de indícios não aponta justamente para esse ponto: há uma 

relação traditiva muito forte, e, eventualmente, muito antiga, talvez, original, 

vinculando Jesus de Nazaré a alguma forma sua de auto-apresentação política, 

tornada pública na forma do designativo “real” e tradicional “filho do homem”, que 

aponta para a sua identidade como reivindicante – de que tipo? – do trono judeu, 

tendo por isso mesmo sido acusado, condenado e morto? Parece que a resposta 

que se impõe é sim. 



RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

105 

 

 

 

 

 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ANGEL, Andrew R. Chaos and the son of man: the Hebrew Chaoskampf tradition in 

the period 515 BCE to 200 CE. London: T&T Clark, 2002. 

 

BERGER, Klaus. As Formas Literárias do Novo Testamento. São Paulo: Loyola, 

1998. 

 

BURKETT, Delbert Royce. The son of man debate: a history and evaluation. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 

 

BORSCH, Frederick Houk. The Son of Man in myth and history. Philadelphia: 

Westminster Press: 1967. 

 

BRUNSON, Andrew C. Psalm 118 in the Gospel of John: an intertextual study on the 

New Exodus pattern in the Theology of John. Tübingen: Mohr Siebeck, 2003. 

 

BUCHANAN, George Wesley. Jesus, the King and his kingdom. Macon: Mercer 

University Press, 1984. 

 

COLLINS, Adela Yarbo e COLLINS, John Joseph. King and Messiah as Son of God: 

divine, human, and angelic Messianic figures in biblical and related literature. 

Grand Rapids: William B. Eerdmans, 2008. 

 

DAY, John. God's conflict with the dragon and the sea: echoes of a Canaanite myth 

in Old Testament. Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 

 

DAY, John. In search of pre-exilic Israel: proceedings of the Oxford Old Testament 

Seminar. London: T & T Clark, 2004. 

 

DUQUOC, Christian. Cristologia – Ensaio Dogmático I. O homem Jesus. São Paulo: 

Paulinas, 1992. 

 

FABRIS, Rinaldo e MAGGIONI, Bruno. Os Evangelhos II. Lucas e João. São Paulo: 

Loyola, 1992. 

 

GERSTENBERGER, Erhard S. Psalms, Part II, and Lamentations. Grand Rapids: 

William B. Eerdmans, 2001. 

 

HORSLEY, Richard A. Hearing the whole story: the politics of plot in Mark's gospel. 

Louisville: Westminster John Knox Press, 2001. 

 

HORSLEY, Richard A. Jesus and the Powers: Conflict, Covenant, and the Hope of 

the Poor. Minneapolis: Fortress Press, 2010. 

 

HORSLEY, Richard A. e HANSON, John S. Bandidos, Profetas e Messias – 

movimentos populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

MACHOVEC, Milan. Jesus para os Marxistas. São Paulo: Loyola, 1989. 

 

RIBEIRO, O. L. A Cosmogonia de Inauguração do Templo de Jerusalém: o Sitz im 

Leben de Gn 1,1-3 como prólogo de Gn 1,1-2,4a. 2008. 317 f. Tese (Doutorado 

em Teologia) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de 

http://www.google.com.br/search?num=100&hl=pt-br&tbs=bks:1&q=inauthor:%22Frederick+Houk+Borsch%22&sa=X&ei=4GEFTbfYI8SAlAeZpKCxCQ&ved=0CC0Q9Ag
http://books.google.com.br/books?id=fXBKAAAAIAAJ&q=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&dq=%22Jesus%22+%22son+of+man+as+king%22+intitle:son+intitle:of+intitle:man&hl=pt-br&ei=4GEFTbfYI8SAlAeZpKCxCQ&sa=X&oi=book_result&ct=result&resnum=2&ved=0CCwQ6AEwAQ


RJHR IV:6 (2011) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

 

106 

 

Janeiro, 2008 (disponível em http://www.ouviroevento.pro.br/tese/TESE.htm). 

 

RIBEIRO, O. L. Olhos cegos, ouvidos moucos – de uma hipótese acerca dos 

desdobramentos de Lc 24,12 como glosa. 2008(b). Disponível em 

http://www.ouviroevento.pro.br/biblicoteologicos/olhos_cegos.htm. 

 

RIBEIRO, Osvaldo Luiz. Salmo 89 – crise e quebra dinástica como anti-cosmogonia, 

Orácula, ano 5, número 9, 2009 (disponível em 

http://www.oracula.com.br/numeros/012009/ribeiro.pdf). 

 

STEUSSY, Marti J. Psalms. Saint Louis: Chalice Press, 2004. 

 

THEISSEN, Gerd e MERZ, Annette. O Jesus Histórico: um manual. São Paulo: 

Loyola, 2002. 

 

VERMÈS, Geza. Jesus, o Judeu. Uma leitura dos Evangelhos feita por um 

historiador. São Paulo: Loyola, 1990. 

 

WINTER, Paul. On the Trial of Jesus. Band 1. 2. ed. Revised and edited by T. A. 

Burkill and Geza Vermès. Berlim/New Yourk: Walter de Gruyter, 1974. 

 

 

 

 

http://www.ouviroevento.pro.br/tese/TESE.htm
http://www.oracula.com.br/numeros/012009/ribeiro.pdf

